OVERWEGING 17-18 januari 2026
Jesaja 49, 3.5-6; 1 Korinthe 1, 1-3; Johannes 1, 29-34 paraplu

Hadden we de laatste weken steeds onze muts en wanten aan, misschien een
ijskrabber of een sneeuwschuiver in de handen, deze week kwam opeens de
paraplu weer tevoorschijn. Even wennen, eerlijk is eerlijk.

En toch is het misschien vandaag wel extra mooi om
de paraplu erbij te hebben omdat christenen van allerlei kerkelijke
achtergronden, inclusief zelfs de Armeense kerk, zich vandaag en deze week
verzamelen in kerken om te vieren dat we samen schuilen onder de paraplu
van het christendom, en er veel meer is dat we gemeenschappelijk hebben
dan apart, dat er veel meer is dat ons bindt dan dat ons scheidt. Eigenlijk
wisten we dat al, maar zolang we alleen met de eigen paraplu over straat gaan,
niet met elkaar optrekken, niet weten wat die ander beleeft, gelooft, wat die
ander bezighoudt als het gaat om geloof, om hoop, om liefde, dan is geloven
een eenzaam gebeuren. En dat is nu net niet de bedoeling: vandaar de week
van gebed voor de eenheid van de christenen, een initiatief van de Raad van
Kerken.

We lezen vandaag in het evangelie nog even het nawoord op de Doop van
Jezus in de Jordaan. En misschien zijn we verbaasd als Johannes zegt: ook ik
kende Hem niet... het was immers zijn achterneef, maar... pas toen Johannes
Jezus doopte in de Jordaan, zag hij dat ‘de Geest als een duif uit de hemel
neerdaalde en op Jezus bleef rusten.” En daarom getuigt hij nu: ‘Deze is de Zoon
van God,” want nu weet hij heel zeker dat Jezus de Messias is. Johannes was
niet alleen voorloper van Jezus, ook voorloper van éns: De vraag stelt zich ook
aan ons: Kennen wij Jezus, de Zoon van God?

Velen van ons zijn kort na onze geboorte gedoopt. Op school en misschien in
de catechese hebben we over Jezus geleerd. In kerkdiensten horen we over zijn
woorden en daden van liefde en vrede. Maar kennen we Hem echt? Maken we
van zijn woorden en daden ook énze woorden en daden? Of is Jezus langzaam
iemand geworden van 2000 jaar geleden, ver weg van ons in de tijd en in ons
leven? Of zien we in Jezus vooral de Kerk met mooie woorden maar ook met
moeilijke regels en verplichtingen?

Afgelopen week nog zei iemand die haar man verloor: Nee, het afscheid doen
we maar niet in de kerk, want we kwamen er de afgelopen 40 jaar niet meer.



Nellie, is het hypocriet dat we jou toch vragen om te spreken bij het afscheid op
locatie en dat de klok voor mijn man luidt? En het eerste dat ik mezelf toen
hoorde zeggen, is: nee, als christenen ben je altijd één grote familie. Net als
toeristen in één groep de paraplu van de gids volgen, zo hoor je bij de groep
van Jezus, ongeacht hoe je het invult. En zo is het ook: éénmaal onder die
paraplu van Jezus betekent dat dit in je huid, in je huis, in je doen en laten gaat
zitten. Zonder dat we dat zo beredeneren, doen we veel om Jezus te volgen in
woorden en daden. En ergens is er altijd dat oer-vertrouwen dat we veel
zekerheden kunnen loslaten omwille van Hem, dat het zeer de moeite waard is
om afstand te doen van ons eigenbelang. Christen-zijn is eerst en vooral:
ruimte maken voor anderen onder de paraplu waaronder je leven zich afspeelt.
Zelf kleiner durven worden, zodat Jezus groter kan worden in ons. Dat klinkt
mooi, bijna idealistisch, maar dat is wel dat Hij ons leerde: dat we Hem juist
ontmoeten in de kwetsbare armen, zieken, eenzamen, vluchtelingen, ook in
onze eigen kwetsbaarheid. Dat Hij er ook is als houvast en gids bij onze vragen,
bij onze twijfels, onze onzekerheden, onze wonden...

Een wereld waarin steeds minder mensen Jezus kennen en willen kennen,
maakt geloven niet makkelijker. In ons evangelieverhaal valt voor het eerst de
naam Jezus, maar Hij neemt nog niet het woord. Wel horen we Johannes, die
roept in de woestijn: Zie het Lam van God, die die de zonde van de wereld
wegneemt’. Het zijn woorden die een vaste plaats hebben gekregen in de
liturgie. Nu denken we vaak: Wat is dan die zonde die het Lam van God van de
wereld wegneemt?

Is het de zonde dat mensen niet meer onder dezelfde paraplu door het leven
willen gaan? Dat we elkaar als familie niet meer erkennen? Is het de zonde dat
steeds minder mensen God willen kennen, en dat daarom nog steeds
christenen wereldwijd worden bespot, beroofd, vervolgd, vermoord?

Of dat we alleen hechten aan gebouwen en niet over muren en grenzen heen
kijken?

In het begin van dit kerkelijk jaar zien we de Jezus, die zelf als Paaslam werd
geofferd, die oog had voor de verdwaalde schapen van de wereld, maar die ons
uiteindelijk ook tot één familie maakt, die — van welke kerk of geloofsrichting
ook - ons blijft verzamelen onder die ene paraplu. Christen ben je en christen
blijf je, tot in eeuwigheid. Amen.

Pastor Nellie Hamersma

OVERDENKING OECUMENISCHE DIENST MARKTPLEINKERK WINSCHOTEN
Gebedsweek voor de eenheid, 18 januari 2026 Efeziérs vs. 1-13 paraplu




Hadden we de laatste weken steeds onze muts en wanten aan, misschien een
ijskrabber of een sneeuwschuiver in de handen, deze week kwam opeens de
paraplu weer tevoorschijn. Even wennen.

En toch is het misschien vandaag wel extra
mooi om de paraplu erbij te hebben omdat
christenen van allerlei kerkelijke
achtergronden, inclusief zelfs de Armeense
kerk, zich vandaag en deze week verzamelen
in kerken om te vieren dat we samen
schuilen onder de paraplu van het
christendom, en er veel meer is dat we
gemeenschappelijk hebben dan apart, dat er
veel meer is dat ons bindt dan dat ons scheidt. Eigenlijk wisten we dat al, maar
zolang we alleen met de eigen paraplu over straat gaan, niet met elkaar
optrekken, weet je niet wat die ander beleeft, gelooft, wat die ander
bezighoudt als het gaat om geloof, om hoop, om liefde. En daar gaat ‘t om,
daar gaat ‘tin t hele leven om.

Veel van wat wij doen en beleven, zowel in onze kerken als in de samenleving
als in onze privé-situaties is gestoeld op oude woorden, op de wortels van het
christendom. Zo is de Armeense kerk ook één van de oudste kerken in de
wereld: zij heeft een heel andere geschiedenis als de Westerse kerk: als we
bedenken dat Armeense christenen al ontzettend vaak verdreven zijn, dat ze
veelvuldig vervolgd zijn terwijl zij, net als wij, gewoon hun geloof in eenheid
met - onder de paraplu van - alle christenen van de wereld willen beleven, dan
raakt ons dat. Als we vandaag de titel ‘broeders en zusters’ horen terugkomen,
dan betekent dit gewoon dat we familie zijn, dat we een paraplu delen — dat
we, ook al komen we uit verschillende geloofsachtergronden, culturen en talen,
dat we één van Geest zijn en één van Geest in het leven en in het geloof staan.
Gods Heilige Geest, waar de brief aan de Efeziérs over spreekt, verbindt ons en
helpt ons. Altijd.

We hoorden in het Johannes-evangelie over het licht.

Omdat de liturgie vandaag geinspireerd is op de zonsopgangsviering uit de
Armeens-apostolische Kerk, is de gedachte dat Christus het licht van de wereld
is, heel belangrijk. Ik hoef u niet te vertellen dat er in onze wereld veel
duisternis is... niet alleen door de bekende oorlogen, maar ook door agressie
van mensen naar elkaar, naar familie, naar de overheid, naar hulpverleners,
naar mensen uit andere landen... we vragen ons steeds meer af: hoe komt het
toch dat mensen het licht niet meer zien? Lopen ze te veel alléén onder hun
paraplu? Verschuilen ze zich tegen het licht? Misschien dat we als christenen,
nu meer dan ooit, beseffen dat het licht van God nodig is om elkaar te zien en,




om ook te zien waarheen de weg naar de toekomst loopt. Het is pijnlijk te
merken dat de grenzen van landen weer steeds méér bewaakt worden uit
angst voor aanvallen... en het is bemoedigend te geloven dat het licht van God
voor alle mensen bedoeld is, over alle grenzen heen, wij zijn ‘kinderen van het
licht’ schrijft Johannes en daarin gelden geen grenzen.

Wij zijn daarin familie, samen onder die éne paraplu van het christendom, hoe
we het ook beleven of in praktijk brengen.

Afgelopen week vroeg iemand die haar man verloor: Nee, het afscheid doen we
maar niet in de kerk, want we kwamen er de afgelopen 40 jaar niet meer.

Nellie, is het hypocriet dat we jou toch vragen om te spreken bij het afscheid op
locatie en dat de kerkklok voor mijn man luidt?

En het eerste dat ik mezelf toen hoorde zeggen, is: nee, als christenen ben je
altijd één grote familie. Net als toeristen in één groep de paraplu van de gids
volgen, zo hoor je bij de groep van Jezus, ongeacht hoe je het invult. En zo is
het ook: éénmaal onder die paraplu van Jezus betekent dat dit in je huid, in je
huis, in je doen en laten gaat zitten. Zonder dat we dat zo beredeneren, doen
we veel om Jezus te volgen in woorden en daden. En ergens is er altijd dat oer-
vertrouwen dat we veel zekerheden kunnen loslaten omwille van Hem, dat het
zeer de moeite waard is om afstand te doen van ons eigenbelang.

Christen-zijn is eerst en vooral: ruimte maken voor anderen onder de paraplu
waaronder je leven zich afspeelt. Zelf kleiner durven worden, zodat Jezus
groter kan worden in ons. Dat klinkt mooi, bijna idealistisch, maar dat is wel dat
Hij ons leerde: dat we Hem juist ontmoeten in kwetsbare armen, zieken,
eenzamen, vluchtelingen, ook in onze eigen kwetsbaarheid.

Dat Hij er ook is als houvast en gids bij onze vragen, bij onze twijfels, onze
onzekerheden, onze wonden...

Paulus schrijft het vanuit de gevangenis aan de christenen van Efeze: Aan ieder
van ons is genade geschonken, naar de maat die Christus geeft. En hoe we ons
ook bewegen in Gods éne Kerk, als apostelen of profeten, als verkondigers,
herders of leraren, samen vormen we als christenen één volk onder één
paraplu, lichaam van Christus, ook anno 2026.




